
Aliyot	for	women
in	an

orthodox	setting?

שעור לזכר נשמת
דבורה גולדה בת יוסף מיכאל הלוי ז''ל

ת.נ.צ.ב.ה

In	memory	of	Deborah	Waxman

פִּיהָ פּתְָחָה בְחכְָמָה ותְוֹרתַ חסֶדֶ עַל-לְשׁוֹנָהּ



Aliyot for women in an orthodox setting?
1. All might be included, but for 'respect for the public'.

1. Maimonides, Hilchot Tefilla 12:3 (1180)
One does not read from the Torah in public with fewer than 
ten, adult, free men.

רמב"ם הלכות תפילה יב, ג
אין קורין בתורה בציבור בפחות מעשרה

אנשים גדולים בני חורין.

2. Maimonides, Hilchot Tefilla 12:17
A woman should not read in public because of 'respect for the 
public' (kevod ha-tzibur).

רמב"ם הלכות תפילה יב, יז
 אשה לא תקרא בציבור מפני כבוד

הציבור.

3. Talmud Bavli, Megilla 23a (2nd century)
All may be included in the quorum of seven (called up on 
Shabbat), even a minor and even a woman. But the sages said
that a woman should not read from the Torah because of 
'respect for the public'.

תלמוד בבלי מסכת מגילה דף כג.
 הכל עולין למנין שבעה, ואפילו קטן

 ואפילו אשה. אבל אמרו חכמים: אשה
 לא תקרא בתורה, מפני כבוד צבור.

4. Tosefta Megilla 3:11 (2nd century)
All may be included in the quorum of seven (called up on 
Shabbat), even a woman and even a minor. One does not 
bring a woman to read to the public.

 תוספתא מסכת מגילה (ליברמן) ג, יא
 והכל עולין למנין שבעה אפילו אשה
 אפילו קטן. אין מביאין את האשה

 לקרות לרבים.

5. Shulhan Aruch (Rabbi Josef Caro, 1563), Orech Haim 
282:3 
All may be included in the quorum of seven (called up on 
Shabbat), even a woman and a minor who knows to whom the
blessing is addressed. But the sages said that a woman should
not read in public because of 'respect for the public'.

 שולחן ערוך אורח חיים סימן רפב, ג
 הכל עולים למנין שבעה, אפילו אשה
 וקטן שיודע למי מברכין, אבל אמרו
 חכמים: אשה לא תקרא בצבור מפני

 כבוד הצבור.

6. Rama (Rabbi Moses Isserlis, 1572) on Shulhan Aruch,
Orech Haim 282:3
These would be among those called up but they should not 
all be women or minors.

שולחן ערוך אורח חיים רפב, ג (הגה)
 ואלו דוקא מצטרפים למנין הקרואים,
 אבל לא שיהיו כולם נשים או קטנים

7. Rabbi Nissim of Gerona (Ran, 1290 - 1375) on Megilla
23a (on page 13a of Rif)
All may be included in the quorum of seven (called up on 
Shabbat), even a woman or even a minor. 
The meaning of 'included' is that they may complete the seven
but not that all of the seven should be women or minors. For, 
because they are not obliged, they do not entirely fulfill the 
obligation.
Originally, only the opening and the closing readers said the 
blessings. At that time, a woman or a minor would neither 
read the first portion nor the last one because their blessings 
could not fulfill the obligations of the others.
Now that the rabbis have ordained that all seven readers 
should say the blessings, a woman or a child can read even 
the first and last portions.  And, because they read, of course 
they say the blessings, just as a minor says the blessings 
when reading the Haftara.

ר"ן מסכת מגילה דפי הרי"ף י"ג

 הכל עולין למנין שבעה ואפילו אשה
 ואפילו קטן.

 פירוש עולין להשלים קאמר ולא שיהו
 כולם קטנים ולא נשים דכיון דלאו בני

 חיובא נינהו, לא מקפי לגמרי.
 ולפום עיקר דינא נמי שאינו מברך אלא
 הפותח והחותם, אשה וקטן אין קורין
 ראשון ולא אחרון משום ברכה לפי שאי
 אפשר לקורין האחרים שיצאו בברכתם,
 ומיהו השתא דתקון רבנן שיברכו כולם
 אשה וקטן קורין אפילו ראשון ואחרון.
 וכיון דקורין ודאי מברכין, מידי דהוה
 אקטן דמפטיר בנביא ומברך ברכת

הפטרה.

8. Rabbi Yehuda Herzl Henkin, Edah Journal 1:2, 2001 (Page 3)
As to the meaning of kevod ha-tzibur as it applies to women reading the Torah, Petah ha-Devir 
explains it as the need to avoid creating the impression that there were not enough men literate 
enough to read from the Torah themselves and that women had to be brought in to supplement them.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 1 -                                                www.thebroomtree.net



2. Respect for the public: can it be set aside?

9. Talmud Bavli (2nd - 5th century), Yoma, 70a 
He reads the passage "On the 10th day" in the book of 
Numbers (the maftir reading for Yom Kippur) from memory. 
Why? Let him roll the scroll on (from the portion of the day) 
and read from it!
Rav Huna the son of Rav Yehoshua said in the name of Rav 
Sheshet, "Because one does not roll a sefer Torah in the 
presence of the congregation, out of 'respect for the public'".

 תלמוד בבלי מסכת יומא דף ע עמוד א
 ובעשור של חומש הפקודים קורא על

פה. אמאי? נגלול וניקרי! - אמר רב הונא
 בריה דרב יהושע אמר רב ששת: לפי
 שאין גוללין ספר תורה בציבור, מפני

 כבוד ציבור.

10. Rashi (1040 - 1105) on Talmud Bavli, Yoma 70a 
Because of 'respect for the public'.  They will have to wait in 
silence.

 רש"י מסכת יומא דף ע עמוד א
 - שיהו מצפין ודוממיןמפני כבוד ציבור

לכך.

11. Shulhan Aruch, Orech Haim 144:3
One does not roll a sefer Torah in the congregation because of 
the 'respect for the public'.
But if they only possess one sefer Torah, and they need to read
two sections, they do roll it and 'respect for the public' is put 
aside.

שולחן ערוך אורח חיים סימן קמד, ג
 אין גוללין ס"ת בצבור מפני כבוד

 הצבור; ואם אין להם אלא ס"ת אחד,
והם צריכים לקרות בשני ענינים, גוללין,

 וידחה כבוד הצבור.

12. Maimonides, Hilchot Tefilla 12:23
In a synagogue, one does not read from a scroll containing 
only one of the books of the Torah because of 'respect for the 
public'.

רמב"ם הלכות תפילה יב, כג
 אין קוראין בחומשין בבתי כנסיות

 משום כבוד ציבור.

13. Maimonides, Responsum 294
Question. Regarding daily Torah reading in a community that 
has no sefer Torah. Should they read from a scroll that does 
not contain all five of the books of the Torah, with the 
blessings before and after the reading, or should they refrain 
from reading entirely?
Similarly, if the sefer Torah is not made according to halacha, 
is it permitted for the reader to say the blessing or forbidden?
Answer.  It is permitted to say a blessing over a sefer Torah 
that is pasul (i.e. not made to the standard required).
The blessing that is recited on reading from a scroll is not like 
the blessing recited on taking a lulav or sitting in a succa. For 
if the lulav or succa were pasul (i.e. not made to the standard 
required) this would be a empty blessing: the blessing is 
recited on the command to take the lulav or sit in the succa  
and if these were not properly-made then the command is not 
fulfilled.
But in this case of reading from a sefer Torah, the command is
to read, whether from a scroll that is kasher or pasul. One 
would recite the blessing even if one read from memory.
The proof for this idea is to be found in the tractate of Gittin 
(60a) "One does not read from a scroll containing only one of 
the books of the Torah because of 'respect for the public'".
Can there be any greater defect in a sefer Torah than not 
containing all five books? If a sefer Torah lacked one single 
letter it would be invalid!
Why was the reason given as 'respect for the public'? The 
rabbis could have given as the reason the fact that the scroll 
was invalid and the blessing empty . . . 
But the prohibition on reading from a scroll containing only 
one of the books of the Torah is because of 'respect for the 
public' and not because the blessing is empty.

 שו"ת הרמב"ם סימן רצד
 שאלה.  על דבר קריאת התורה בכל יום

 אם אין להם ס"ת מהו שיקראו
 בחומשים ויברכו לפניה ולאחריה או
 ימנעו להקריאה כל עיקר. וכן בס"ת

 שאינו עשוי כהלכתו . . אם מותר לברך
 הקורא בהם אם אסור לברך. יורנו

רבינו.
 . מותר לברך בספר תורה פסול.תשובה

 ואין הברכה על הקריאה בספר כמו
 שהברכה על נטילת לולב או ישיבה
 בסוכה שאם היתה סוכה פסולה או
 לולב פסול נמצאת ברכה לבטלה

 שהמצוה היא נטילת הלולב או ישיבת
 הסוכה שעליהן מברך ואם היו פסולין

 לא עשה מצוה.
 וכאן בקריאה המצוה היא הקריאה
 בספר תורה בין שקרא בספר כשר בין
 שקרא בספר פסול ואפילו קרא על פה

יברך.
 וראיה לדבר זה האי דאמרינן (גיטין ס'
 א') "אין קורין בחומשין מפני כבוד
 הצבור". וכי יש בעולם פסלנות כמו
 פסלנות חומש! אפילו היה ס"ת חסר

 אות אחת פסול וכ"ש חומש.
 ולמה נתנו הטעם מפני כבוד הצבור?

 והיה להם לתת הטעם מפני שהוא פסול
שנמצא ברכה לבטלה. . .

  . . . שאין קורין בחומשין מפני כבוד
 צבור לא מפני שהברכה לבטלה.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 2 -                                                www.thebroomtree.net



3. Setting aside 'respect for the public': a woman goes up.

14. Rabbi Meir of Rottenburg (1220 - 1293), Responsum
4:108
In a city which is entirely populated by cohanim and does not 
have even a single Yisrael, it seems to me that a cohen should
read twice and then women should read. For everyone can 
make up the seven (called up on Shabbat), even a slave, a 
maid-servant or a minor (Megilla 23a).
Rabbi Simha interprets that this applies even when three are 
called up (during the week or Shabbat afternoon) for the 
Mishna in Megilla states that "a minor reads from the Torah" 
(Source 21).
In addition, it states, "but the sages said that a woman should 
not read from the Torah because of 'respect for the public'". 
But where there is no alternative, 'respect for the public' 
should be set aside for the sake of the insult to the cohanim 
who read from the Torah, lest people say that they are the 
children of divorcees.

 שו"ת מהר"ם מרוטנברג חלק ד (דפוס
 פראג) סימן קח

 ועיר שכולה כהנים ואין בה אפילו
 ישראל אחד נ"ל דכהן קורא פעמים

 ושוב יקראו נשים דהכל משלימי' למנין
 ז' אפילו עבד ושפחה וקטן (מגילה כ"ג

 ע"א).
 ופי' רבי' שמחה זצ"ל דלאו דוקא למנין
 ז' אלא אפילו לשלשה דתנן סתמא בפ"ג

דמגילה (כ"ד ע"א) קטן קורא בתורה.
 ונהי דמסיק עלה אבל אמרו חכמי' לא
 תקרא אשה בתורה מפני כבוד הצבור.
 היכא דלא אפשר ידחה כבוד הצבור

 מפני פגם כהנים הקוראים שלא יאמרו
בני גרושות הם.

15. Rabbi Ovadia Yosef, Yehave Da'at, Part 4, 16
Question. Are women obliged to give thanks for deliverance 
(bircat hagomel) after giving birth or after an illness?
 . . . . .
One should add that there is no need to be anxious about the 
idea that a woman's singing voice is 'nakedness' in a place 
where there is fear of Heaven. . . 
We can bring in support of this the saying in the Talmud in 
Megilla (23a), "All may be included in the quorum of seven 
(called up on Shabbat), even a woman. But the sages said that
a woman should not read from the Torah because of 'respect 
for the public'".
Rabbi Jacob Emden wrote that the first part of this saying, 
"even a woman", applies when seven men qualified to read 
cannot be found, but there is a qualified woman and it is not 
possible to read from the Torah without her.
And the second part of this saying refers to an occasion when 
seven qualified men are present and therefore a woman 
should not read from the Torah because of 'respect for the 
public' (see Rabbi Emden's words ad loc). 
See also the Mordechai who writes that 'respect for the public' 
is set aside and a woman is called to the Torah when there is 
no alternative.
How could they allow a woman to be called up to read, with 
the musical intonation? Surely this is like a woman's voice 
raised in song?
We are forced to say that they permitted a woman to read in 
public, when seven men were not available, because, in a 
place where God's presence dwells, the sages did not fear for 
lustful thoughts (among the men).

 שו"ת יחווה דעת חלק ד סימן טו
 שאלה: האם הנשים חייבות לברך ברכת

 הגומל לאחר מחלה או לאחר לידה.
  . . . ויש להוסיף . . . שזה שאמרו קול
 זמר של אשה ערוה, מכל מקום במקום
 דאיכא אימתא דשכינה, אין לחוש לכך.

. . . 
 ובזה ניחא גם כן מה שאמרו במגילה
 (כ"ג ע"א) הכל עולים למנין שבעה

 ואפילו אשה, אבל אמרו חכמים אשה
 לא תקרא בתורה משום כבוד צבור.

וכתב הגאון יעב"ץ בהגהותיו שם, כי מה
 שאמרו ברישא ואפילו אשה, היינו

 כשאין שבעה אנשים הבקיאים לקרות
 בתורה, ויש שם אשה בקיאה, שאי
 אפשר בלעדיה, ובסיפא מדובר כשיש

שבעה אנשים הבקיאים לקרות, ולכן לא
 תקרא אשה בתורה משום כבוד צבור.

 ע"ש.
 וע"ע במרדכי (פרק הניזקין סימן ת"ד)
 שכתב דהיכא דלא אפשר ידחה כבוד
 צבור ואשה עולה למנין שבעה. (ע"ש).
 ולכאורה איך התירו להעלות אשה

 לקרות בתורה בטעמי המקרא, והרי זה
כקול זמר באשה.

 ובע"כ לומר שהתירו לאשה לקרות
 בצבור כשאין שבעה בקיאים לקרות,
 משום שבמקום השראת שכינה לא

חששו חכמים להרהור.

16. Rabbi Mendel Shapiro, Edah Journal 1:2, 2001
In impromptu services held outside the synagogue, or in synagogues where there is consensus that a 
woman’s Torah reading does not violate community standards of dignity, women may be permitted to 
read the Torah (or at least portions of it) as well. . . . 
Because qeri’at ha-Torah by women would be a radical innovation, the practice should not be 
introduced in a way that directly challenges existing practice or causes dissension within established 
synagogues, whose minhagim should be respected. 
However, where women’s aliyyot and Torah reading take place in self-selected groups, the practice 
may not be attacked on the grounds that it violates binding minhag.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 3 -                                                www.thebroomtree.net



4. Orthodoxy and consensus

17. Rabbi Yehuda Herzl Henkin, Benei Banim 2:11
Women’s reading of the Torah is certainly not an assault on 
heaven’s respect, for if it were, how could women have been 
allowed to read Torah before the takannah [concerning kevod 
ha-tzibbur] was made? 
Therefore, if a congregation waived its respect, it would be 
effective in permitting aliyot for women. 
But I have already written that this would be an opening to 
assimilationists, and that a congregation that gives its women 
aliyot will be “excluded from the congregation of the 
[returning] exiles” (Ezra 10:8). 

 שו"ת בני בנים ס'י"א
וקריאת נשים בתורה בודאי אינה פגיעה
 בכבוד שמים שאם לא כן היאך התירו

 לנשים לקרא בתורה קודם התקנה?
 ולכן תועיל מחילת הצבור אצל עליות

 נשים.
 אבל כבר כתבתי שהוא פתח

 למתבוללים... וצבור המעלה נשים
לקריאת התורה יבדל מקהל הגולה.

18. Rabbi Harvey Belovski, "A Flawed Partnership", (online at www.rabbibelovski.co.uk), 
March 13th 2015  ("unanimously supported by the Rabbinical Council of the United 
Synagogue")
In Israel, Rabbi Yehuda Herzl Henkin, a leading halakhist known for his sensitive and creative 
approach to contemporary women's issues, offers the most damning repudiation: 'women's aliyyot 
remain outside the consensus, and a congregation that institutes them is not Orthodox in name and 
will not long remain Orthodox in practice.'  
As such, the practice lies beyond the parameters of halakhah, its implementation a new 
denominational reality; similar reasoning applies to women’s Torah reading in a mixed gathering. 

19. Rabbi Yehuda Herzl Henkin, Edah Journal 1:2, 2001
I agree with much of Rabbi Mendel Shapiro's comprehensive and thoughtful article…. 
Where does all this leave us? Regardless of the arguments that can be proffered to permit women's 
aliyyot today . . . women's aliyyot remain outside the consensus, and a congregation that institutes 
them is not Orthodox in name and will not long remain Orthodox in practice. 
In my judgment, this is an accurate statement now and for the foreseeable future, and I see no point 
in arguing about it.
That leaves us with the possible exceptions. I have already writtten in Benei Banim that if done 
without fanfare, an occasional aliyah by a woman in a private minyan of men held on Shabbat in a 
home and not in a synagogue sanctuary or hall can perhaps be countenanced or at least overlooked.
 . . . . Simhat Torah is already marked by unusual leniencies, and what goes on then does not 
necessarily affect the rest of the year. In many synagogues a number of readings take place 
simultaneously inside and outside the main sanctuary, and another could be added largely for women.

5. What about the obligation to read? Leaving aside 'respect for the 
public', maybe a woman's reading is invalid entirely!

20. Mishna Rosh HaShana 3:8
A deaf-mute, an idiot and a minor cannot enable the public to 
fulfill their religious obligation. 
The principle is that someone who is not personally obliged to 
perform an action cannot carry it out on behalf of the public.

 משנה מסכת ראש השנה ג, ח
  חרש שוטה וקטן אין מוציאין את

 הרבים ידי חובתן
 זה הכלל כל שאינו מחויב בדבר אינו

 מוציא את הרבים ידי חובתן

21. Rabbi Shlomo Riskin, Meorot 7:1, 2008 (summary, page 18)
Women are not obligated with respect to public Torah reading; accordingly, they cannot discharge an 
obligation devolved upon the community of males. . . 
That rationale—the inability of one having no obligation to perform a particular act to discharge the 
obligation of one who is so bound—is alluded to in shorthand by the term “dignity of the 
congregation,” for the dignity of one bound by an obligation is impaired by an effort to have that 
obligation discharged by one not so bound. Accordingly, such congregational dignity cannot be waived.

22. Talmud Bavli, Megilla 4a (3rd century)
Rabbi Yehoshua ben Levi said that women were obliged to 
read the Megilla, for they were included in the miracle.

תלמוד בבלי מסכת מגילה דף ד.
 ואמר רבי יהושע בן לוי: נשים חייבות

 במקרא מגילה, שאף הן היו באותו הנס.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 4 -                                                www.thebroomtree.net



23. Ritva (Rabbi Yom Tov ben Avraham Asevilli (1260 – 
1320)
Even though we rule according to Rabbi Yehoshua ben Levi 
that women are obliged [to read the Megilla] and others may 
fulfill their obligation by hearing them, it does not constitute 
'respect for the public'.

חידושי הריטב"א מסכת מגילה דף ד.
 וכיון דקי"ל כר' יהושע בן לוי דחייבות,
אף מוציאות, אלא שאין זה כבוד לציבור

24. Rosh (Rabbi Asher ben Yehiel, 1290 -1327) on 
Brachot 7:20
The fact that a minor, a slave and a woman, who are not 
included in the command to study Torah, nevertheless are 
called up among the seven is because the sefer Torah is to be 
heard.  
The blessing is not in vain because we doesn't say "who has 
commanded us regarding words of Torah" but, instead, "who
has chosen us" and "who has given us". These are the words
of Rabenu Tam.

 רא"ש מסכת ברכות פרק ז סימן כ
 והא דסלקי קטן ועבד ואשה דליתנהו
 בתלמוד תורה למנין שבעה (במגילה דף

 כג.) משום דס"ת לשמיעה קאי
 וברכה אינה לבטלה דלא מברכים אשר

 קדשנו במצותיו וצונו על דברי תורה אלא
 אשר בחר בנו ואשר נתן לנו

 עד הנה דברי ר"ת

25. Mishna Megilla 4:6  (2nd century)
A minor may read from the Torah and translate but may not 
recite the blessings before the Shema, nor lead the 
congregation in prayer nor recite the priestly blessing.

 משנה מסכת מגילה ד, ו
קטן קורא בתורה ומתרגם אבל אינו פורס
 על שמע ואינו עובר לפני התיבה ואינו

 נושא את כפיו

26. Meiri (1249 - 1310) on Mishna Megilla 4:6 (Bavli 
page 24a, )
A minor may read from the Torah because the only purpose is
to make the people hear. This is not a commandment like 
those others, about which it is written that individuals who are
not obliged to perform it themselves cannot perform it on 
behalf of the congregation.

 בית הבחירה למאירי מסכת מגילה דף
כד.

 קטן קורא בתורה שאין הכוונה אלא
 להשמיע לעם ואין זו מצוה גמורה כשאר

 מצות שנאמר בה כל שאינו מחויב וכו'

27. Mishna Megilla 4:3 (2nd century)
One does not say the blessings of the Shema, nor lead the 
community in prayer, nor say the priestly blessing, nor read 
from the Torah, nor read from the haftarah . . . . nor recite 
grace after meals with the name of God, with fewer than ten.

 משנה מסכת מגילה פרק ד, ג
 אין פורסין את שמע ואין עוברין לפני

התיבה ואין נושאין את כפיהם ואין קורין
 בתורה ואין מפטירין בנביא  . . ואין

מזמנין בשם פחות מעשרה.

28. Ramban (Moses Nachmanides, 1194 - 1270), Sefer 
Milhamot HaShem, Page 3a of Rif on Megilla
All these mentioned in the Mishnah (Megilla 4:3 and 23b) are 
obligations that devolve on the public and only apply to those
concerned . . . But the Megilla is obligatory for every single 
individual as well as for the community.

מלחמת ה' פ"ק דמגילה דף ג
 השנויים במשנתינו כולם חובת הצבור הן
 ואינן אלא במחוייבין בדבר אבל במגילה
 כשם שהצבור חייב כך כל יחיד ויחיד

 חייב.

29. Rabbi Ovadiah Yosef, (Sefer MiShiurei Rabenu 
Ovadiah Yosef Shlita, Nisan תשנ"ח, page 103)

What is the reason that a woman can go up (to the Torah) 
even though she is not obliged? We know that someone who is
not obliged cannot discharge the obligation of others, and she 
is not obliged. How can she fulfill the obligation of the 
community?
The answer is as follows. The essence of the Torah reading is 
that people should know and understand and hear the Torah. 
It does not matter who reads it: a woman or a minor can 
both read and fulfill othe obligation of the community, 
because, in the end, everyone hears the Torah and learns.
We therefore don't require that the reader is under a personal 
obligation, and thus wrote the Meiri and the Rosh, namely, 
that Torah reading is a public rather than an individual 
obligation, and we only require that an individual is under a 
personal obligation when discharging the obligations of others 
if the obligation itself is an individual one.

 ספר עובדיה יוסף עמוד ק"ג
 והטעם שיכולה לעלות אף שאינה

 מחוייבת, אף דקיימא לן דכל שאינו
 מחוייב בדבר אינו מוציא אחרים ידי
 חובתם, והרי אינה מחוייבת- כיצד

 תוציא את הרבים?
 התשובה לכך, עיקר קריאת התורה היא
 שידעו ויבינו וישמעו את התורה, ואין

 נפקא מיניה מי קוראת דאף שהיא אשה
 או קטן יכולים לקרוא ולהוציא את

 הרבים, דסוף סוף כולם שומעים התורה
  ולומדים.

 ועל כן לא בעינן בכגון זה שתהא בר
 חיובא, כך כתב המאירי והרא"ש, שאין

  אלא חובתיחידקריאת התורה חובת 
 , ורק בחובת היחיד בעינןהציבור

שהמוציא יהיה בר חיובא.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 5 -                                                www.thebroomtree.net



6. Is a woman a valid 'ba'alat keriah' to read for other 'olim'?

30. Rabbi Harvey Belovski, "A Flawed Partnership", (online at www.rabbibelovski.co.uk), 
March 13th 2015,  ("unanimously supported by the Rabbinical Council of the United 
Synagogue")
Speaking to his rabbinate (February 2014, re-iterated February 2015), Chief Rabbi Ephraim Mirvis 
cited the Frimers' analysis in his unequivocal rejection of the halakhic validity of 'partnership' services.

31. Rabbis Aryeh Frimer and Dov Frimer, "Women, Keri’at ha-Torah, and Aliyyot", Tradition 
46:4, 2013 [words in square brackets inserted by the author]
We have seen above that if and when a woman or a minor receives an aliyya, they can read their 
portion for themselves. Under those very same conditions, can they do so for other olim as well, i.e., 
can they serve as ba'al keri'ah? [page 87]
 . . . Following the lead of Magen Avraham, the overwhelming majority of posekim rule that neither a 
minor nor a woman can serve as ba’alei keri’ah. They base their stance on the grounds that women 
are not obligated in keri’at ha-Torah, while minors bear, at most, a lesser obligation than majors. 176,177

[Page 90; footnote 176 there references the Magen Avraham and Iggrot Moshe quoted below in 
Sources 32 & 33]

32. Magen Avraham (Rabbi Avraham Gombiner, 1635
- 1682) on Shulhan Aruch 282:3
A minor. But he cannot be a ba'al koreh until he reaches 
bar mitzvah. . . . 
And it seems from here that a woman is obliged to hear the
Torah reading. And even though she is not connected to 
Talmud Torah and women are not obliged in Talmud Torah,
they are obliged to hear the Torah reading, like the 
command of hakhel which applies to women and children.

 מגן אברהם על שולחן ערוך אורח חיים
סימן רפב:ג

 . אבל להיות הוא מקרא אינו יכול עדקטן
 שיביא ב' שערו' (ר"מ מלונדרש בתשו' ב"י

 סימן מ"ג). . .
 משמע מכאן דאשה חייבת לשמוע קריאת
 התורה ואע"פ שנתקנה משום ת"ת ונשים
 אינן חייבות בת"ת מ"מ מצוה לשמוע כמו

מצות הקהל שהנשים והטף חייבים בה.

33. Iggrot Moshe (Rabbi Moshe Feinstein), Oreh 
Hayim, Book 2, Section 72
The case of a boy who has mistakenly learned to read the 
parasha of the shabbat before his bar-mitzvah. Can one be
lenient and allow him to read for the community? . . .
The Magen Avraham writes that a minor cannot be a ba'al 
koreh. . . 
In the case of shofar, the fact that the blower must have 
the intention to fulfill the obligation of the listener isn't 
because the blower fulfills the obligation of the listener but
rather because the listener must hear the voice of the 
shofar blown as a mitzvah that is relevant to him
This reasoning does not apply to reading from the Torah, in
which the law only requires a person to hear another's 
public reading. The reader does not need to fulfill the 
listeners' obligation via the reading because it is the 
listener who fulfills the whole of the mitzva on his own by 
listening, however the others read.
Thus we can easily understand why a minor's or a woman's
reading is sufficient for the community to fulfill its 
obligation, even though a woman is not obliged to hear the 
reading of the Torah and could not fulfill another's 
obligations in the case of any other similar mitzvah. 
For, in this case, the hearers don't fulfill their obligation via 
the reader but, rather, via their own hearing, which is 
the mitzvah itself, and which they do for themselves.
But we must now question our current practice that one 
ba'al koreh reads for all those called up. For the mitzvah 
requires a number of different readers [seven on shabbat]. 
And, in our current practice, only one ba'al koreh reads and
the congregation only hears one voice. 

שו"ת אגרות משה אורח חיים חלק ב סימן
 עב

בטעו בזמן היותו בן י"ג שנה ולמדוהו לקרא
 הסדרא דשבת הקודם אם יש להקל שיהיה

מקרא בצבור?
 הנה המג"א סימן רפ"ב סק"ו הביא מכנה"ג

 שקטן אינו יכול להיות מקרא . . .
יצא לן שאף בשופר מה שצריך התוקע לכוין
 להוציא אינו מדין שהתוקע מוציאו אלא

 משום שצריך שישמע קול תקיעה של מצוה
השייך לו.

וטעם זה לא שייך בקה"ת שהדין הוא דוקא
 לשמוע קריאת אחרים כשקורין בצבור

  להוציאו דהא זההמקראלא שייך שיצטרך 
  איך שהאחרים קורין עושה בעצמוששומע

 בעצמו ועושה כל המצוה שעליו.שומעדהרי 
 ולכן ניחא בפשיטות מה שגם קטן עולה
 ויוצאין בקריאתו וכן אשה אף אם פטורה
 מקה"ת ולא היה בכחה להוציא אחרים
 במצוה אחרת כה"ג, משום דהא אין

 השומעין צריכין להוציא מהקורא אלא
 ששמיעתן הקריאה היא המצוה וזה עושין

השומעין בעצמן.
  אבל יקשה איך יכולין להקרות כנהוג

 שהש"צ קורא לכל הקרואים
 הא צריך לשמע קריאה דמספר אנשים והרי
 אינו קורא אלא אחד ונמצא ששומעין רק

 קריאת אחד,

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 6 -                                                www.thebroomtree.net



33. Iggrot Moshe Oreh Hayim, Book 2: 72 (cont'd)
Even if those called up read quietly with the ba'al koreh, 
this quiet reading has no function because a public reading 
must be heard by the whole community.
We must therefore say that the one called up [the oleh] is 
the one who "reads" to the community, via an agent, and 
the "reader" [the ba'al koreh] is the agent of the one called
up.
Since this mechanism is that of agency, a minor may not 
be a ba'al koreh for the other olim because a minor does 
not have legal capacity to be an agent, just as he does not 
have capacity for any other legal function.
His reading would just be considered the reading of a minor
and not the reading of the others called up.  But the 
reading of one person is not sufficient for the public to fulfill
their obligation. . . 
Thus, even though a minor could, if called up on his own, 
read his own section and fulfill the obligation of the 
community, he could not read for the others who were 
called up, just as the Magen Avraham reasoned.

 שו"ת אגרות משה אורח חיים חלק ב:עב
 ואף שיקרא בלחש אינו כלום דהא צריך
 לשמוע קריאת מספר אנשים כשקורין

להשמיע לצבור ולא כשקורין בלחש שאין זה
קריאה דצבור.

 ולכן מוכרחין לומר דנחשב שהעולה המברך
 הוא הקורא המשמיע להצבור והוא מדין
 שליחות דהמקרא הוא שלוחו להשמיע

 לצבור.
 וכיון שהוא מדין שליחות אין קטן יכול
 להקריא לעולין האחרים משום שקטן לא
 נעשה שליח שאינו בדין שליחות כמו לכל

 דיני התורה
 ויתחשב שהוא רק קריאתו דהקטן ולא

 קריאת מספר הקרואים העולין, ובקריאת
 האחד הרי אין יוצאין ידי קה"ת,

 ולכן אף שקטן כשעולה בעצמו יכול לקרא
 פרשתו בעצמו ויוצאין בזה הצבור מ"מ
 להיות מקרא לקרואים אחרים אינו יכול

 כדסובר המג"א בשם כנה"ג

7. Hearing Torah is a life-force:  a woman is among those chosen to 
receive it even without being among those commanded.

34. Rosh (Rabbenu Asher ben Yehiel) Brachot 7:20
The fact that a minor, a slave and a woman, who are not 
included in the command to study Torah, nevertheless are 
called up among the seven is because the sefer Torah is to be 
heard.  
The blessing is not in vain because we don't say "who has 
commanded us regarding words of Torah" but, instead, "who
has chosen us" and "who has given us".
These are the words of Rabenu Tam.

 רא"ש מסכת ברכות פרק ז סימן כ
 והא דסלקי קטן ועבד ואשה דליתנהו
 בתלמוד תורה למנין שבעה (במגילה דף

 כג.) משום דס"ת לשמיעה קאי
 וברכה אינה לבטלה דלא מברכים אשר
 קדשנו במצותיו וצונו על דברי תורה

 אלא אשר בחר בנו ואשר נתן לנו .
 עד הנה דברי ר"ת

35. Exodus 15:22-25 (King James translation)
22 So Moses brought Israel from the Red Sea, and they went 
out into the wilderness of Shur; and they went three days in 
the wilderness, and found no water.
23 And when they came to Marah, they could not drink of the 
waters of Marah, for they were bitter: therefore the name of it 
was called Marah.
24 And the people murmured against Moses, saying, What 
shall we drink?
25 And he cried unto the Lord; and the Lord shewed him a 
tree, which when he had cast into the waters, the waters were
made sweet: there he made for them a statute and an 
ordinance, and there he proved them.

 שמות פרק טו, כא-כז
 וַיסַַּּע מֹשֶׁה אתֶ יִשרְׂאֵָל מִיַּם סוּף וַיֵּצאְוּ

אֶל מדִבְרַּ שׁוּר וַיֵּלכְוּ שְׁלֹשתֶׁ יָמִים בַּמדִּבְרָּ
  וְלאֹ מָצאְוּ מָיִם:

 וַיבָּאֹוּ מרָתָָה וְלאֹ יכְָלוּ לִשתְׁלת מַיִם
 מִמרָָּה כִּי מרִָים הֵם עַל כֵּן קרָאָ שְׁמָהּ

  מרָָה:
  וַיִּללנוּ הָעָם עַל מֹשֶׁה לאֵּמרֹ מַה נִּשתְֶּׁה:
 וַיִּצְעקַ אֶל יקְֹוקָ וַיּוֹרֵהוּ יקְֹוקָ עֵץ וַיַּשְׁלךְֵ
 אֶל הַמַּיִם וַיִּמתְקְּוּ הַמָּיִם שָׁם שָׂם לוֹ חקֹ

 וּמִשְׁפטָּ וְשָׁם נסִָּהוּ:

36. Talmud Bavli, Baba Kama, 82a
They went for three days in the desert and found no water 
(Exodus 15:22).
The interpreters said, "Water must refer to Torah", as in the 
verse, "Hoy, let anyone who is thirsty go to water" (Isaiah 
55:1).
Because they had walked for three days without Torah they 
were exhausted. 
The prophets amongst them decreed that they should read 
from the Torah on Shabbat, on Monday and on Thursday, so 
that three days should not go by without Torah.

 תלמוד בבלי מסכת בבא קמא דף פב.
 וילכו שלשת ימים במדבר ולא מצאו

מים
 דורשי רשומות אמרו: אין מים אלא

תורה, שנאמר: "הוי כל צמא לכו למים".
כיון שהלכו שלשת ימים בלא תורה נלאו

 עמדו נביאים שביניהם ותיקנו להם
 שיהו קורין בשבת ומפסיקין באחד
 בשבת, וקורין בשני ומפסיקין שלישי
 ורביעי, וקורין בחמישי ומפסיקין ערב

שבת, כדי שלא ילינו ג' ימים בלא תורה.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 7 -                                                www.thebroomtree.net



Appendix: Talmud and halacha are for all, male and female alike.

37. Maimonides: Hilchot YeSodey HaTorah 4:13
The issues of these four chapters, concerning the five 
commandments - to believe in God and his unity, to love and 
fear God and to worship him - were known by the first sages 
by the term “Pardes” (orchard).
They said that “four entered the orchard” and, even though 
these were leaders of Israel and great sages, they didn’t all 
have the strength to understand all of these things in their 
essence.
And I say that only a person who has already filled their 
stomach with “bread and meat” should journey in the 
“orchard”.  This “bread and meat” is to know to clarify what is 
permitted and forbidden and their ramifications from the other
commandments.
Even though the sages called these things “small” – for they 
said (Sukka 28a) that the divine chariot was a great matter 
and the arguments of Abbaya and Rava were small ones – 
they should have precedence. For they settle a person’s mind 
and they are the greatest goodness that the Holy One 
bestowed on this world, in order to inherit the next one.
Everyone can know them:  adult and child, man and 
woman, someone with a profound intellect and  
someone with a shallower one.

 וְעִנְיְנֵי ארַבְָּעָה פּרְקִָים אֵלּוּ שׁבְֶּחָמֵשׁ
 מִצְווֹת האֵָלּוּ--הֶם שֶׁחכֲָמִים הרָאִשׁוֹנִים

 קוֹראְִין אוֹתָן פּרַדְּסֵ,
 כְּמוֹ שׁאֶָמרְוּ ארַבְָּעָה נכְִנסְוּ לַפּרַדְּסֵ ואְףַ

 עַל פִּי שֶׁגּדְוֹלֵי יִשׂרְאֵָל הָיוּ וַחכֲָמִים
 גּדְוֹלִים הָיוּ, לאֹ כֻּלָּם הָיָה בָּהֶן כּוֹחַ לֵידַע

וּלְהַשִּׂיג כָּל הדַּבְרִָים עַל בּרְָיָן.
 ואֲַנִי אוֹמרֵ שׁאְֵין ראָוּי לְהטִַּיַּל בַּפּרַדְּסֵ,

 אֵלאָ מִי שֶׁנּתְִמַלּאָ כּרְסֵוֹ לֶחֶם וּבָשׂרָ;
 וְלֶחֶם וּבָשׂרָ זֶה, הוּא לֵידַע בּאֵוּר האָסָוּר

 וְהַמּתֻּרָ וכְַיּוֹצאֶ בָּהֶן מִשּׁאְרָ הַמִּצְווֹת.
 ואְףַ עַל פִּי שׁדֶּבְרִָים אֵלּוּ, דּבָרָ קטָָן קרָאְוּ
 אוֹתָם חכֲָמִים, שֶׁהרֲֵי אָמרְוּ חכֲָמִים דּבָרָ
 גּדָוֹל מַעֲשֵׂה מרֶכְּבָָה, ודְבָרָ קטָָן הַוָּיָה
 דּאְבַַּיֵּי ורְבַּאָ; אףַ עַל פִּי כֵן, ראְוּיִין הֶן
 לְהקַדְִּימָן: שְׁהֶן מְיַשּׁבְִין דַּעתְּוֹ שֶׁלּאָדָָם
 תְּחִלָּה, וְעוֹד שְׁהֶן הטַּוֹבָה הַגּדְוֹלָה

שֶׁהִשְׁפִּיעַ הקַּדָוֹשׁ בּרָוּךְ הוּא לְיִשּׁוּב הָעוֹלָם
 הַזֶּה, כּדְֵי לִנְחֹל חַיֵּי הָעוֹלָם הבַּאָ.

 וְאפְִשָׁר שֶׁיּדֵָעֵם הַכֹּל--גּדָוֹל וְקטָןָ, אִישׁ
 וְאִשָּׁה, בַּעַל לֵב רָחֵב וּבַעַל לֵב קָצֵר.

Aliyot for women in an orthodox setting?                                     הלוי מיכאל יוסף בת גולדה דבורה נשמת לזכר שעור

Benedict Roth                                                             - 8 -                                                www.thebroomtree.net


